





ترجمه:مربمالسادات منصوری، پژوهشــگر دکتــری منظــر، دانشگاه پاریس۱۰ maryamansouri@gmail.com







تصاویـر۳و۴: منظر تنها دیده نمیشود، بلکه شنیده و لمس henbogle. : مُخَذ : img.groundspeak.comوcom Pics3&4: landscape is not only seen but also heard and touched. Source: henbogle.com/img.groundspeak.com

◄ در فرانسـه سابقهٔ پژوهش در حوزه منظر ۲۵ سال پیش با برگزاری همایشـی در باب «مرک منظر؟» آغاز شد آ. بعد از انتشـار کتاب «نظریهٔ منظر آ» آلن روژه امروز تنها ۱۵ سـال اسـت که منظر موضوع مباحث نظری و عملی شـده است. بدیهی است که در این میان، سؤالات جدیدی نیز مطرح شد. طـی دورههای طولانی منظر مفهومی طبیعی داشـت: دید وسیع طبیعی (پانوراما) مشهود از نقطهای مرتفع، خالق نوعی لذت زیباشناسـان و هیجانی محسـوس. این ادراک مصور یا تزئینـی امروزه چه در حوزه نظریـات و چه در پروژهها دچار بحران شـده و رابطه انسـان و منظر بیش از آنکه «طبیعی» بحران شـده و رابطه انسـان و منظر بیش از آنکه «طبیعی» بحران شـده و رابطه انسـان و منظر بیش از آنکه «طبیعی» مطرح نیسـت بلکه در علوم اقتصادی، سیاسـی، اجتماعی و حقوق نیز کاربـرد دارد؛ از صنعت تا مسـئلهٔ مصرف انرژی. مطوال این اسـت که گسترهٔ بیمرز این مفهوم چه تأثیری بر خوانایی کانسپت آن و عملکردهای منظرین دارد؛

به عنوان مثال در مبحث روشهای دسترسی به منظر این مسئله مطرح می شود که آیا بینایی همچنان تنها روش است؟ حال آنکه از منظر بویایی، شنیداری و حتی چشایی نیز مطالبی می شنویم. همچنین پیشرفت رسانهها (عکاسی، فن سینما و دنیای دیجیتال) و این دنیای مجازی جدید غیرمادی، همگی از روشهای سنتی مصورسازی بسیار دورند. در مجموع امروز، منظر کمتر در وهله اول قابل خوانش است. برای بررسی این وضعیت هستی شناسانه باید ابتدا به دورهشناسی تحولات منظرین بپردازیم. در این پژوهش به پنج جهت گیری اصلی می رسیم که مبدأ یا مرکز مباحث منظرین در تفکر معاصر بودهاند.

# • تحولات جهتگیریهای منظرین

۱. رایج ترین جهت گیری آن است که منظر را «مصورسازی» فرهنگ مآبانه ای می داند که به دست تاریخ شکوفا شده است. در این جهت گیری، منظر بیش از آنکه عینیت باشد، تفکر در این جهت گیری، منظر بیش از آنکه عینیت باشد، تفکر است، متناسب با سیستمهای فلسفی یا دینی (همچنین سیاسی، اجتماعی، زیباشناسانه و علمی) ادراکاتی از جهان است. منظر به عنوان تفسیر یا «خوانشی» از فضا و حتی سلسله ای از خوانشها تعریف شده است (Corbin, 2007). براساس همین تفکر است که نظریه خلاقیتهای فرهنگی بیا اجتماعی کوهها، رودخانهها و جنگلها به مثابهٔ منظر یا یا اجتماعی کوهها، رودخانهها و جنگلها به مثابهٔ منظر یا مفهوم «هنری کردن » توسط آلن روژه (Alain Rooger) و منظر مطرح شد تا تفاوت بنیادین میان سرزمین (pays) و منظر (pays) و را مشخص کند.

۲. جهتگیری «مصورسازی» که در بالا مطرح شد، با ترکیب یک رویکرد فرهنگمآبانهٔ منتج از جغرافیای انسانی و تاریخ، چشماندازی دیگر را خلق کرده است: منظر به مثابهٔ روشی مشترک برای زندگی در جهان تعریف میشود؛



فضای عمومی از منظر عملکرد و معنا، محصول شهر و به ویژه شهر بزرگ است که بیش از آنکه «انتزاعی» باشد، مجسم و محسوس است. از جمله نمودار این فضا خیابان و میدان است که اگرچه فضاهایی محسوس، سیاسی و در عینحال منظرین بهشمار می آیند، اما در شهرسازی مدرن به مکانهایی بیحس تبدیل شدهاند.

> جهان بهعنوان اقامتگاهی که انسانها در آن مأوا و هویت پیدا می کنند؛ به عبارت دیگر منظر، معنایی است برای موجودیت بشر. در این تفکر که انسانشناسان، جغرافیدانان و تاریخنگاران را جذب می کند، منظر، فضایی اخلاقی و سیاسی تلقی میشود.

> ۳. جهت گیری سوم که در حوزهٔ ساماندهی و علوم زمین شناسی مرسوم است، به دنبال سیستم، منظرین می شود این رویکرد تنها فرهنگمآب نیست: منظر در آن واقعیتی مادی است، کلیتی قابل رؤیت، بازتاب حضور نیروهای عینی مستقل ادراکات و مصورسازیهای اجتماعی. در این حالت منظر به مثابه واقعیتی طبیعی یا نتیجه ساماندهی بشر یا نهایتا محصولی تاریخی از مواجهه انسان و طبیعت تعریف می شود. جهت گیری عمومی این رویکرد، سیستمی است و مسئله زمان و فضاهای منظرین را مطرح می کند. به عبارت کنگر موضوع، تفصیل زمان و فضاهای انسانی اجتماعی در کنار آن و فضاهای کاملاً طبیعی (دورههای زمینشناسی و تغییرات آب و هوایی) است.

7. چهارمین جهتگیری «پدیدارشناسانه» بوده و معتقد است منظر، حادثه یک تجربه محسوس ٔ است؛ تجربه افق. این منظر متناسب است با تحقق اَشکال حساسیتهای انسانی در مسیر عرضه به جهان. بنابراین بیش از آنکه مصورسازی باشد، هیجان است؛ بیش از آشنایی، مواجهه است. دیگر از چشمانداز شکوفایی دانش دور شدهایم. منظر، در مخالفت با عینی شدن تجربه می شود، حتی هر دانشی را منحل می کند. تحلیل گران این تفکر اغلب در حوزههای روانشناسی و فلسفه بوده و در مورد «بودن منظرین"» پژوهش می کنند؛ چگونگی پیوند انسان با جهان از طریق بدن و حواسش.

۵. در پنجمی ن جهت گیری، منظر به مثابهٔ پروژه تلقی می شود. هر منظر حامل پویایی است (و متقابلاً توسط همین پویایی حمل می شود)؛ پویایی اجتماعی، اقتصادی، طبیعی یا سیاسی. به عبارت دیگر منظر، در بازی نیروهای طبیعی، اقتصادی و اجتماعی که آن را شکوفا می کنند، متحرک و خصوصاً در دگردیسی است. در اینجا هدف، مهار این نیروها و هعماران خصوصاً در دگردیسی است. در اینجا هدف، مهار این نیروها و معماران منظر توسعه یافته است. دغدغه آنها ارتباط ساختمان با بستر منظر توسعه یافته است. دغدغه آنها ارتباط ساختمان با بستر طبیعی و ارگانیسمهای شهری است و تولید یک دستورالعمل «پروژه کشی» که به ویژگیهای بستر توجه داشته باشد. به عبارت دیگر مسئلهای دوپهلو وجود دارد: تعریف چیستی بستر از یک سو و روند پروژه از سوی دیگر.

البته مبرهن است که هر منظر حقیقی و هر مواجههٔ حقیقی با منظر، ترکیبی از این پنج جهتگیری خواهد بود. هر منظر می تواند همزمان واقعیتی مادی باشد که به صورت فرهنگ مآبانه به تصویر کشیده شده، مکانی برای زندگی و نمودی از تجربه محسوس تلقی شود و نهایتاً به عنوان بستر تشدنهٔ تحول بروز کند. در مواجهه با منظر، با رویکرد کل نگر

مواجه می شـویم، یعنی همزمانـی عقل گراییهای منظرین که مدرنیته آنها را از هم جدا کرده اسـت. این عقل گراییها عبـارت اسـت از عقل گرایی ابـزاری کـه در اقدامات علمی و اجـزای دانش و فـن دیده می شـود؛ عقل گرایی عرفی که ارزشهای مشـترک و افقهای اخلاقی و سیاسی را مشخص می کنند و افعال انسانی در آن معنا پیدا می کنند؛ عقل گرایی زیباشناسانه که حالتهای متعدد مواجههٔ بشر و حواسش را با هسـتی دربرمی گیرد؛ عقل گرایی مکالمهای یا ارتباطی که چارچوبهای نمادینی را بنا می کند و جهت گیریها و اصول زندگی جمعی در آن شکل می گیرد.

معمار منظر چه مهندس باشد چه طراح، با مجموعهای از دغدغهها در گیر است. از تطبیقدادن فنون با ناهنجاریهای فضا گرفته تا نظرات و درخواستهای ساکنین، معنا و ارزش مکانها، ارتقای کیفیت زندگی در سایت مورد مداخله و هماهنگی با بستر اجتماعی (اعتقادات، منطقهای عقلی، تضادها و تعدد سنتها). این مسایل بیش از آنکه به دنبال راه حلهای روشن باشند، محورهای فکری و جهت گیریهای مداخله منظرین را پیشنهاد می دهند. بدیهی است که شاید گردآوری تمامی این نکات در قالب یک تفکر کلی منظرین ممکن نباشد، اما ضرورت آن نیز، انکارناپذیر نیست.

## • فضای محسوس

این بخش از مقاله در باب وجه ویژهای از منظر سخن می گوید؛ وجهی که در ابتدا دور از ذهن بهنظر می رسد اما درواقع حامل نتیجه پررنگی در تعریف منظر و خصوصاً تعریف ارتباطی است که بشر با منظر برقرار می کند. این وجه، از رویکرد محسوس منظر یا حتی منظر به مثابهٔ فضای محسوس سخن می گوید.

برای بررسی وجه محسوس منظر به تعریف «کلاسیک» آن برمی گردیم: منظر به مثابهٔ دید؛ چشماندازی که از دور با فاصله گرفتن بر آن مسلط می شویم. مفهوم فاصله، خـود، در اینجا نقـش مهمـی دارد زیرا منظر توسـط آن، «نسـخهٔ مینیاتـوری کاملی از جهان» تلقی میشـود. البته چنان که گفته شد این تعریف از منظر کامل نیست و پیچیدگیها و تنوع تجربیات منظرین را پوشـش نمیدهد. مصداق این نقص مطرحشدن ایدهٔ منظر شنیداری (soundscape) توسط ريموند شافر (-Raymond Mur ray Schafer) در دههٔ ۷۰ اســت. این ایده به توصیف آنچه می پردازد که در محیط شنیداری به عنوان «واحد زیباشناسی» ادراک می شود (تصاویر ۱ و ۲). از نظر او فضاها و مکانها تنها قابل رؤیت نیستند، بلکه شنیده هم میشوند؛ او اصوات خاصی را مطرح می کند که موجب «تولید منظر» می شوند، صداهایی که به مکانها شخصیت و ویژگی میبخشند. این نظریه توسط تاریخنگاران، انسان شناسان و جامعه شناسان متعددی دنبال شده است.

منظر بویایی مصداق دیگر موضوع مورد بحث است. این نظریه توسط آلن کُربَین (Alain Corbin) در کتاب «بوی تعفین و نرگس زرد^» توصیف شده است و تاریخنگاران، جغرافی دانان و انسان شناسان که تاریخ مدرن بی بو شدن جهان و علی الخصوص فضای عمومی (خیابان) را طرح کردند، در آن صاحب نظرند.

این مثالها نشان میدهد که در کنار منظر بصری، گونههای دیگری نیز وجود دارد که در ساخت اشکال فضایی مؤثرند؛ مانند فضای «لمسی». به همین صورت در منظر نیز نوعیی فضاگونگی نزدیک وجود دارد؛ شکل فضایی تماس و مشارکت در محیط خارجی. این منظر، خود دارای جنبههای پیچیده بوده و ابعاد محسوس گوناگونی را داراست (شنیداری، لمسی، بویایی و بصری) که در عمل و عکسالعملهای متقابل حقیقیاند و گویی انسان (بدن) در آنها غوطهور است. در نتیجه اگرچه در آنچه «منظر» مینامیم سطوح و اشکال مختلف فضایی (spatialité) در همزیستی و انتقال به یکدیگر قرار دارند: بصری، لمسی، بویایی و شنیداری، اما ما امروزه تنها به ادراکات بصری آن توجه نشانِ دادهایم (تصاویر ۳ و ۴). زمان آن گذشــته که منظر را صرفا یـک تزیین زیبا ببینیم و چنان که «جَکسون<sup>۹</sup>» می گوید: «من [منظر] را جدای از زندگی روزمره نمی بینم و معتقدم کـه جزءِ منظر بودن و هویت گرفتن از آن به رسمی ترین معنای آن، شرط غیرقابل انکار بودن ما در جهان است. این معنای وسیع منظر است که امروزه لزوم یک تعریف جدید را روشین می کنید» (Jackson, 2003: 262). با این شرایط که منظر یکی از اجزای هویتبخش به انسان است، سـخن رانــدن از آن در حوزه فاصله و دید کافی نیسـت. باید از «متعهد شـدن به منظر» و «دست داشتن در منظر» بگوییم. ما «درحال منظر» هستيم ۱۰. چنان که «بابارا بِندِر۱۱»، انسانشناس مي گويد : «[...] منظر تنها ديد نيست بلكه ملاقات شخصي است، تنها دیده نمی شود بلکه با تمام حواس چشیده (ادراک و احساس) مى شود» (Bender, 2002: 136). منظر عبارتست از حال و هوا (atmosphère & ambiance). اریک داردل (Eric Dardel) جغرافیدان فرانسـوی گفته بود منظر بیش از آنکه عینیتهایی برای تماشــا باشد، مکانهایی اســت که در آن شناوریم. ما بیش از آنکه منظر را ببینیم در آن ساکنیم. لذا میبایست بیش از پیـش در معنای تعهد به منظر و دستداشــتن در آن دقیق شـویم؛ اگر ما در منظر دسـت داریم بدین معنی اسـت که منظر، برخلاف نظریهای که از ما دورش می کند، به ما نزدیک است، ما را احاطه کرده و ما در تماس با آن هستیم. حتی تا آنجا می شود جلو رفت که همین تماس با محیط پیرامون و این تجربه فیزیکی است که منظر را میسازد. جامعه شناسی، انسان شناسی حواس، جغرافیا و بسیاری از علوم دیگر که به مطالعهٔ محیط پرداختهاند، توضیح میدهند که منظر چگونه و از چه طریق مسئله ارتباط بشر با جهان و طبیعت را برعهده می گیرد، بُعدی که علم مدرن، اصولاً آن را کنار گذاشته است:

حس سبکی غیرممکن است ۱۱ (201: Bouvier, 2001: 1/26). هنگاه پیاده روی و هنگام خستگی ناشی از آن، در فضایی نفوذپذیر و مشتر ک، جهان را همگام با خود پدیدار می کنم. از این مشال می توان نتایجی در حوزه تجربیات شهری استخراج کرد. نمونهٔ آن صحبت از «شهرسازی مبتنی بر حواس» است که بیشتر به جایگاه شخص پیاده در به اجرا در آوردن تجربیات منظرین می پردازد. چگونه چنین تجربهای را لذت بخش کنیم؟ چه مکانها و فضاهایی برای تحقق این

### • فضای عمومی

هدف ساماندهی کنیم؟

ارتباط مستقیم، أني و فیزیكي با عناصر محسوس جهان زمینی چـون آب، خاک، نـور و هوا. منظر، بـدوا، از جنس تجربه محسـوس مبتنی بر حواس است. در نگاهی دقیق تر، منظـر از جنس تجربهٔ چندحسـی اسـت در مقابل اقدامات «بي حس كننده» جهان مدرن معاصر (Sennett, 2009). حال، چگونه «چندحسـی» بودن خاص منظر را شناخته و به آن دسترســی پیــدا کنیم؟ چگونه به مکان محســوس برسیم؟ بررسی جایگاه بدن انسان در محیط و تجربیات منظرین مهم است : بدن محسوس بهسان مرکز و شرط وقوع تجربه منظرین است. برای درک مفهوم «بدن محسـوس» بایــد تمایز میان دو رویکــرد را دریابیــم : اول بدن به مثابهٔ عینیت فیزیکی خنثی (علوم فیزیک، نقطهای مادی دارای ویژگیهای انتصابی مانند وزن، قد و ... که البته نقطهای است که در واقعیت وجود نداشته و یک نظریه واقعی و ساخته و پرداخته علوم است)؛ دوم بدن زنده، محسوس، دارای تجربه و دریابنده : یعنی همین بدن ما. آنکه تجربههای منظرین را پوشش میدهد، بدن حس کننده و زندهٔ ماست، مرکز دریافت فضاهای محسوس. بهعنوان مثال مفهوم «ساکنبودن» در این چشمانداز دارای بار پدیدارشناسانه و هستی شناسانه است : ما توسط بدنمان در جهان ساکنیم. جغرافیای جدیدی از جهان در اینجا مطرح است؛ جغرافیای محسوس و دارای

> البتـه نوع دیگـری نیز از این علم وجـود دارد که از جنس دانش فضاست. دانشی صمیمی تر که هوش روزمره جهان و فضا را تبیین می کند؛ یک آشـنایی وابسته به عملکرد. این جغرافیا بیش از هر چیز، روش «بودن در جهان» است. البته باید توجه کنیم این، بدان معنا نیست که این دانش نمی تواند بیان شود. تمام سختی کار آنجایی است که باید تلاش کنیم آن جملهای را بیابیم که مصداق این جغرافیای صمیمی باشد. این نظریه که اکنون ما با یک جغرافیای ذهنی روبرو هستیم که در مقابل همتای عینی و دانا (دارای دانش)ی خود قد علم کرده است، پاسخگو نیست. زیرا این رابطهٔ صمیمی با جهان، خصوصی نیست. صمیمیت به جهان دارای یک بعد «درونی»، یک جغرافیایی درون و «منظر روح» نیست. لذا تبیین اهمیت مفهـوم نمایش معلوم میشـود : «بهنمایش درآمدن» و «به نمایش گذاشتن انسان» : اینها تجربه و منظرند. تأیید منظر عبارتست از تأیید وقوع آن در خارج، ملاقات بیرون که اشکال عینی آن نور، درجهٔ حرارت و بو است.

> احسـاس، جغرافیای نزدیک و جغرافیـای تماس با جهان و

فضا. در این حالت، تمامی تجربیات جغرافیایی ما نمیتوانند

عینیت پیدا کنند.

پیادهروی، این مبحث را روشین می کند: خستگی ناشی از پیادهروی نزد انسیان نشان گر میدان ظرفیت بدن او در دریافت دادههای محسوس از جهان است. «خستگی پیادهروی در در گاه معبد هائهاین سیا در کره، انسیان را در مواجهه بیا زبان مکان، منفوذ (قابل نفوذ کردن) می گردانید: عبور از این در گاه بدون

مفهوم فضای عمومی مبهم است؛ مفهومی است مرتبط بیا شهرسازی و ساماندهی و در عین حال با فلسفه و جامعه شناسی سیاسی؛ واقعیتی احساسبرانگیز و محسوس و در عین حال استعاری است. رایج ترین تعریف آن که در حوزه شهرساز و ساماندهی فضا قرار می گیرد، فضای عمومی و خصوصاً فضای عموم است. فضایی در اختیار عموم، قابل استفاده آزاد برای همگان و دارای قانون. از نقطه نظر فلسفی عمومی در وهله اول یک استعاره است از فعالیت مشترک عمومی در وهله اول یک استعاره است از فعالیت مشترک و پیوند سیاسی که دولت لزوماً قوانینی برای آن وضع نکرده است و حتی به «حوزهٔ عمومی» هم از آن یاد می شود. جالب این است که چرا بدون ظاهری فضایی شده، نام استعاره ای باین است که چرا بدون ظاهری فضایی شده، نام استعاره ای با ویژگیهای فضایی را گرفته است؟!

شهر همواره به مثابهٔ بستری برای پیدایش فضای عمومی مدرن عمل کرده است. مکانهای واقعی از فضاهای شهری پذیرای شکل مجسم فضای عمومی و امکان وقوع آنند: خیابان، میدان، باغ عمومی، تئاتر و قهوهخانه. چه چیز باعث میشود این فضاهای مجسم که گاه به خودی خود منظر نیز هستند، ویژگی فضای عمومی پیدا کنند؟

ـ فضای عمومی به مثابهٔ گسترهٔ فعالیت سیاسی در تفکر فلسفی معاصر (هانا آرنت، یور گن هابرماس)، مفهوم فضای عمومی داری جنبههای متعدد و گاه منتاقض اسٍت :

۱. فضای عمومی به مثابهٔ فضای عمل، یعنی فضا لزوماً کاربرد اقتصادی یا ابزاری (فضای کار یا بازار) ندارد (ارسطو، آرنت)؛ ۲. ویژگیی فضای عموصی در مقابل فضای خصوصی

 ویژگی فضای عمومی در مقابل فضای حصوصی و داخلی (صمیمی)، سـوقدادن اسـتفاده کنندگان بـه غیرمرکزیت گراشـدن اسـت، تغییر جایگاهش از مکانهای زندگی به سـایر مکانها و از این روست که فضای شهروندی و مدنی به حساب میآید؛

۳. فضای عمومی نمی تواند به شخص یا گروهی خاص متعلق باشد بلکه همگان در استفاده از آن حق یکسان دارند؛ ۴. فضای عمومی فضای نمایاندن و نمایانده شدن است که البتـه به همین دلیل نیز با قوانین اخلاقی و سیاسـی مواجه است: در فضای عمومی ارزش شخصی تبیین می شود؛

۵. فضای عمومی در تعریف، مشترک و باز است؛ ۶. فضای عمومی فضای شکوفایی سلایق و نظریات است، از لحاظ تاریخــی معنای آن با نمایش (اولین بار در قرن ۱۸ میلادی کنســرتها و نمایشــگاهها عمومی خوانده شدند) و تبلیغات یعنی آزادی بیان (روزنامه) پیوند خورده است؛

 ۷. فضای عمومی فضای برخوردهای لحظهای است: اصطکاک، کنار هم قرار گرفتن و حتی تناقضات. این فضا، فضای یکی شدن، هویتدهنده و قشری نیست؛

۸. فضای عمومی فضای بیان شـکهای سیاسـی اسـت (هابرماس، کانت) و فضای استفاده عمومی از تعقل؛

 ۹. فضای عمومی فضای تمرین ظرفیت سیاسی است، فضایی متمایل به تحقق مناسبات مشترک اما متفاوت با دولت: فضای

عمومی (به طور کامل) همان دولت نیست (آیا می توان گفت که فضای بیان شهروندی در مقابل دولت است؟).

فضای عمومی به عنوان تجربهٔ سیاسی و اجتماعی مــدرن، جنبه سیاســی و فرهنگــی دارد. یور گــن هابرماس ( Habermas Jurgen) فضای عمومی را ساختاری میانی بین تصمیمات دولت و درخواستهای بخش خصوصی (مردمی) میداند؛ ساختار روشن کننده مسایل موجود و مسايل اجتماعي آينده. هابرماس فهرستي از موضوعات مطرح شــده در فضای عمومــي را ارایه میدهــد که انرژی هســتهای شــهری و نظامی، تأثیر اخلاقی و هستیشناسانه پژوهشهای ژنتیک، تهدیدهای اکولوژیک، فقر جهان سـوم، مشـکلات مربوط به تعـادل اقتصادی جهـان و مهاجرت از مهم ترین آنهاسـت. همچنین تأکید او بر این اسـت که این موضوعات هیچکدام توسـط مسئولین مملکتی مطرح نشده و زاييده افكار مردمي بودهاند (Habermas, 1997:409). تنها پس از پررنگ شــدن این مباحــث در عرصه عمومی بود که به عرصه سیاســی راه یافته و مسئولین درصدد حل مشكلات بر آمدند.

ساختار فضای عمومی براساس تراکم تماسها و بزرگی شعاع فعالیت و همچنین ساختارش متمایز میشود: فضای عمومیی دورهای (épisodique) کاف و خیابان، فضای عمومی انتزاعی تولید رسانهها، فضای عمومی ساختارمند تئاتر و سالن کنسرت و گردهم آییهای مذهبی (کلیسایی). فضاهای عمومی بخشی با پارهای (partiel) نفوذپذیر بودن اینها نسبت به هم و امکان مواجههشان در یکدیگر است. خصوصاً در شرایطی که زبان مشتر ک (جاری همگانی) بر آن حاکم است؛ یعنی زبان قابل درک و فهم برای همه، زبانی که امکان مشارکت همگانی از در فضای عمومی فراهم رزانی که امکان مشارکت همگان را در فضای عمومی فراهم «واقعیتی» است؛ صدایی که شنیدن آن برای بهاجرا در آوردن تصمیمات سیاسی ضروری است.

ـ فضای عمومی به مثابهٔ فضای محسوس

مفهوم استعاری فضای عمومی در تحلیل اشکال اقدامات سیاسی چگونه به خلق فضای مجسم و خصوصا فضای شهری مى انجامد؟ ريچار د سنت (Richard Sennett) جامعه شناس آمریکایی معتقد است مفهوم عمومی علاوه بر گروهی منطقی از تفکر سیاسی، در دسته تاریخی محسوسیت نیز جا دارد. عمومیــت بیــش از آنکه بیان عقلانی با نمایش اســتدلالها باشـد، حضور دیگری در مقابل ماسـت؛ توضیـح این که ما، همگی یک جنبه بیرونی داریم. جسم ما (بدن) در یک حباب نفوذناپذیر زندگی نمی کند. لذا مسئله عمومیت پیش از آنکه فرضیهچینی سیاسی باشد، مسئلهٔ حساس بودن در مواجهه با دیگران (حساس بودن از جنبه اخلاقی) است؛ درک حضور دیگری است. فضای عمومی تحمل شنیدن «صدا»ی دیگری نیز هسـت. واژهٔ صدا به خاطــر غنا و ابهام مفهومش کمنظیر اسـت : صدا مساوی است با رأی، صدا مساوی است با مجموعه استدلالهای پس رای، صدا پدیده شنیداری فیزیکی شـخص است، امضای اوسـت. صدا حضور شخص و عقایــد او را نمایان می کند. وجه سیاســی فضای عمومی هم نهتنها در احترام به صدای دیگری، بلکه در رعایت نزاکت در مواجهه با آن است. موری شفر (Murray Schafer) معتقد است پوشش صدای بشر در طول تاریخ، مُدولی را خلق کرده است که اجتماعات بشری براساس آن گرد هم آمده و زندگی می کردهاند. «افلاطـون» در الگوی جمهوریاش، اجتماعات بشری ایدهآل را به ۵۰۴۰ سکنه محدود می کند؛ این تعدادی

است که سخنرانی یک نفر گوینده می تواند به طور مناسب توسط آن شنیده شود. این تعداد نزدیک عدد شهر وایمار (Schiller) و شیلِر (Schafler) است (Schafer, 2010: 294/5).

در یک جمع بندی می بینیم که موضوع فضای عمومی دور از آنکه «انتزاعی» باشد، اتفاقاً بسیار مجسم و محسوس است : موضوع حضور دیگری در بیرون است. این موقعیت فضای عمومی یعنی «در بیرون واقع بودن» آن با خود دارای سازمان فضایی است : نه آنقدر نزدیک که موجب برهم زدن حریم خصوصی شود و نه آنقدر دور که شنیدهشدن صدای دیگران غیرممکن باشد. فضای عمومی در معماری، شهرسازی و بهطور کلی در سازمان دهی فضایی هنر فضاگونگی را می طلبد. در ادامه به تحلیل نمونههایی مجسم میپردازیم. دو نمونهٔ کاملاً کلاسیک خیابان و میدان که فضاهایی محسوس، سیاسی و در عین حال منظرین هستند. فضای عمومی از منظر عملکرد و معنا، محصول شهر و به ویژه شهر بزرگ است. این بخش از مقاله چگونگی ارتباط شهر و شهری شدن را با تجربههای آشــنا برای همگان نشــان خواهــد داد؛ تجربههایی از قبیل بینظمی، دسترسی، تجاوز به قوانین و حریمها. این دو نمونه مصداق بازر تحقق محسوس ترين تجربيات اجتماعي و شهري در مفهوم فضای عمومی به شمار میروند:

### • خيابار

چنان چه خیابان را فضای تردد و حمل ونقل از مبدأ به مقصد بدانیم، در این حالت خیابان فضای عمومی نیست؛ تنها شریانی است که مدیریت جابجاییها را برعهده دارد. خیابان همچنین متشکل از مکانهای مکث است. اما بیش خیابان همچنین متشکل از مکانهای مکث است. اما بیش زدن است. موضوع دسترسی در آن مهم است، لذا محل نمایش کالا در طول مسیری است که با مکثهای فراوان و به کندی طی می شود. علاوهبر کالا، انسانهای ناآشنا نیز درنمایش اند. خیابان فضایی انسانی است که براساس عرف پوشش، رفتار، نگاه و کلام شکل گرفته است. در اینجاست که مبحث محسوس بودن و مسئلهٔ نزدیکی و فاصلهٔ میان که مبحث محسوس بودن و مسئلهٔ نزدیکی و فاصلهٔ میان اشخاص مطرح می شود؛ به عبارت دیگر همان تفکر فضای عمومی که پیش تر بیان شده بود.

همچنی ن خیابان فضای تجربه است. هومبِرتو جیانینی (Humberto Gianin) فیلسوف اهل شیلی معتقد است : «خیابان به مثابهٔ فضای عمومی، هر تظاهر بینامی را ممکن می سازد؛ در حقیقت، خیابان محل همه و هیچ کس است. در چنین فضایی، من به گونهای بی تفاوت، انسانی برابر با دیگرانم، خیابان فضای بریدن است، فضای غیرمتمرکز شدن و تفرج. «جیانینی» معتقد است که این، همان بعد انسانی خیابان است؛ بی هدف راه رفتن، بی مقصد پرسه زدن و ملاقاتهای اتفاقی. در آخر لازم است سه نکته را در مورد خیابان یادآور شویم:

۱. خیابان از آن زمان که خدماترسانی کند، فضای عمومی تلقی میشود. لذا مطرحشدن مجدد موضوع تجارتهای محلی و عدم تککاربری شدن خیابانها ضروری است.

 مسئله خصوصی کـردن خیابان (تراس رسـتوانها و کافهها، ...) و ایـراد وارد به آن که فضای عمومی نمی تواند و نباید در تسخیر گروهی خاص قرار گیرد.

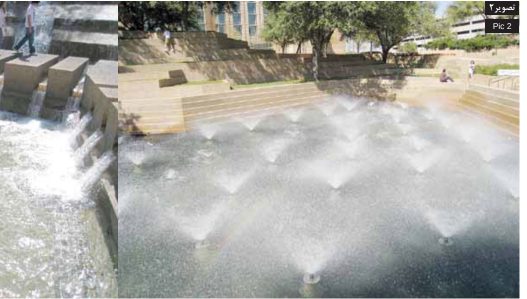
۳. موضوع بیخانمانهایی که خیابان، خانهشان است. در این حالت خیابان علاوه بر اینکه محل اجتماع و دیدار است، محل گمگشتگی از خود، متروکشدن و غیراجتماعی شدن نیز است. چنان که زیگمونت بومـن (Zygmunt Bauman) جامعهشناس با «زندگیهای گهشده» از آن یاد میکند.

### • میدان

از دیـدگاه تاریخی و هستیشناسی، میدان، بنیان شهر و مرکز سامان آن است. میدان مکان باز و در نتیجه مکان قابل دسترسی است که آن را به فضای عمومی و حتی سیاسی بدل می کنـد. میدان، مکانی خوانا و آزاد بوده و به عنوان محل عبور و قرار اسـتفاده میشـود: «قامت موقت» است. میدان، مکانی است که در عین بینظمی ظاهری (گوناگونی اقشار، کابریها و جهات) به شخص پیاده، بُعد وجودی میدهد؛ همان آگاهی از شهروند بودن هابرماس و آرنت. «ریجارد سـنت» براساس و ویژگـی بینظم آگورا، آن را فضای آموزشـی (پرورشـی) میداند؛ در بینظمی میدان است که انسـانها مکالمـه را می آموزند در بینظمی میدان اسـت که انسـانها مکالمـه را می آموزند در بینظمی میدان اسـت که انسـانها مکالمـه را می آموزند در بینظمی میدان اسـت که انسـانها مخالصـه را می آموزند (Sennett, 2009)

تصاویبر ۱ و ۲: طراحی اصوات خساص در فضا موجب «تولید منظبر صوتی» میشبود که به مسکان، شخصیت و ویژگیی خاصی می بخشد، مأخذ: www.rickety.us

Pics1&2:Designing specific sounds in the place, produce a "Soundscape". These sounds give a specific character to the place. Source: www.rick-



جشنها و مراسم آیینی، مذهبی، یادمانی، نظامی و سیاسی در آن اجرا میشود و بنابراین هویت شهری و شهروندی در آن شکل می گیرد.

از نقطهنظر هندسی نیز میدان مانند تئاتر است : ورودی و خروجیهای متعدد و صحنهای که قانونمندی خاصی ندارد و تفاوتهای اجتماعی در آن نمایان میشود.

از نظر تفکر فضای عمومی، میدان فضای بی کاربری است و باید باشد؛ نه فضای این و نه فضای آن. موفقیت آن در اختصاص نداشتن به هر قشر و کاربری است. میدان فضای تعامل و انتقال است.

به طور کلی مسئله فضای عمومی دربرگیرندهٔ سه موضوع است:

 کاربری و تعدد و اختلاط آنها که همگی در تجربه مکان و اقامت در آن خلاصه می شوند؛

۲. شرایط محسوس بودن تجربه و اقامتی است که شامل ویژگیهایی چون فرم، نور، بافت، مقیاس و تجهیزات میشود؛ ۳. بخش مهارنشدنی و پیشبینی نشده مکان: مرزهای فضا. حاشیدها و لبدهای فضا حوزههاییاند که محسوس بودن در مقابل دیگری و شناسایی او در این فضاها مطرح میشود. از این سه موضوع در میابیم که تعدد رویکردها در مسئله فضای عمومی ضروری است. همین تعدد نگاه و دانش است که پیچیدگی حقیقتی به نام منظر را پیش میآورد. منظر در اصل وظیفه تولید فضاهایی را برای مواجهه آرای مداخله گران در سرزمین بر عهده دارد.

منظر یک «روند» است، به فضا و این، نه فقط به دلیل حضور انسان در آن بلکه به سبب آنکه منظر، میوه یک اشتراک است■

# پینوشت

المنافعات المساد كبرومه مقالهاى از ژان مارك بس استاد گروه مطالعات الله و شهردانشگاه پاریس ۱ سوربون با مشخصات ذیل است:

Besse, J.M. (2010). Le paysage, espace sensible, espace public available from: http://www.metajournal.
org//articles\_pdf/259-286-jm-besse-meta4-tehno.pdf
(org//articles\_pdf/259-286-jm-besse-meta4-tehno.pdf)
(DagognetFrançois)، فرانسوا گرار کنندگان همایش: فرانسوا داگونیه (DagognetFrançois)، فرانسوا گری (Guery François)، فرانسوا گری مارسل (Jodie Marcel)، فرانسوا گری مارسل (Expéri- ۶ Artialisation ۵ Picturalité ۴ France. Seyssel
Le Miasme et la ۸ Être au paysage ۷ ence sensible
Jonquille. L'odorat et l'imaginaire social, XVIIIe XIXE
Nous som- ۱۰ John Brinckerhoff Jackson ۹ .siècles
Nicolas .۱۲ Barbara Bender .۱۱ ."mes "au paysage



Translation and publishing Scientific Selected articles in MANZAR is a part of Journal efforts for updating its discourse and to transfer the latest issues and theories related to the landscape in Persian territory.

# Sensational Landscape and public space

Jean-Marc Besse, Geographic and City Studies, University of Paris, Sorbonne, bessejm@parisgeo.cnrs.fr
Translated (from French to Persian) by: Maryam Al-sadat Mansouri, Ph.D. Candidate in Landscape, University of Paris 10, maryamansouri@gmail.com

Abstract: Landscape had a natural concept for a long period of time: a panoramic view from a high spot which offered perceived aesthetics and emotional pleasure. Today, this visual or decorative perception is in a crisis either in theory or in project and the relation between landscape and human has become complex rather than 'natural'. Landscape is not merely allocated to aesthetics and it is used in economics, political, law social sciences as well; from industry to saving energy. The question is what impact does this borderless concept have on legibility of concept and landscape performance?

For instance, is vision still the only way of accessing landscape while we hear about smell, hearing or even tasting landscape? Furthermore, media developments (photography, cinema and digital world) and the non-material virtual world are distances away from traditional methods of visualization. Generally, nowadays landscape is less readable in the first place. To examine the ontological status, we have to study landscape transitional periods at first. In this study, we reach a basic decision which is the origin or the center of contemporary thoughts in landscape: every landscape can have a material aspect which is portrayed as a cultural oriented issue, a place to live and to be seen as a manifestation of sensible experience and enthusiastic of development. We might come up to a holistic approach in facing landscape which means simultaneousness of landscape rationalisms separated by modernism. This rationalism includes instrumental rationalism which can be observed in science and techniques; common rationalism which defines common ethical and political beliefs; aesthetic rationalism which encompasses various human encounters with the world; conversational or communicational rationalism which build symbolic framework where principles of common life forms within.

The landscape architect has many problems to concern about including matching techniques to space disorders and residents' requests, the meaning and value of place, enhancing life quality in the site and coordination with social context (beliefs, rational thoughts, conflicts and multiplicity of traditions). These are the issues involved landscape in making thinking methods rather than looking for solutions. Obviously, collecting all these things may not be possible in a form of general landscape consideration, but its necessity is also undeniable.

A sensible space seems far-fetched at first: however, in fact it carries a profound result in defining landscape and defining the relation between landscape and human beings. This aspect focuses on sensible approach of landscape and deals with landscape as a sensible space. Considering landscape as a part of human identity, it is not fair to think of it only in the issues of distance and vision. We must be «committed to landscape» and «have a sense» in landscape. We are "landscaping" and we are living with it more than we are able to see it. Therefore, we must be more accurate in the sense that we are committed to landscape; since we can intervene in landscape, landscape is close to us, surrounding us and we are able to connect to it, even physically.

The question in making a public space as a sensible space is: How does the metaphoric meaning of public space in analyzing political actions create and visualize spaces, especially urban spaces?

The public space is quite rational and agreeable rather than being "abstract": there exists something else outside. The condition of public space which means "existing outside" has a spatial organization: not being so close for entering personal realm and not so far where the sound of others cannot be heard. Public space in architecture, urbanism and generally in spatial organization requires the art of creating various spaces.

Generally the public space is concerned with three basic issues:

- 1. Function, multiplicity and mixing them which are all summarized in the experience of inhabiting in the place;
- 2. The condition of sensible experience and inhabitancy which includes qualities such as form, light, texture, scale and equipment;
- 3. The uncontrollable and unpredicted parts of the place: the boundaries between spaces. Margins and edges are evident in other areas of space and identity in these spaces is proposed.

It is concluded from these three issues that the multiplicity of approaches to the question of public space is essential. This multiplicity leads to landscape. The primary responsibility of landscape is producing space for interven-



tionists' encounters in the land.

Landscape is a «process» of space, not only due to the presence of human but because landscape is a consequent of a common thing.

### Reference list

- Bender, B. (2002). Landscapes and Politics, The Material Culture Reader, edited by Victor Buchli, New York: Berg
- Bouvier, N. (2001). Les chemins du Halla-san, *Journal d'Aran et d'autres lieux*, Paris: Payot.
- Corbin, A. (2007). Culture somatique et construction des paysages, Bruxelles: collection Publisher.
- Corbin, A. (1982). Le Miasme et la Jonquille.
   L'odorat et l'imaginaire social, XVIIIe XIXe siècles,
   Paris: Flammarion, coll. «Champs».
- Jackson, J. B. (2003). À la découverte du paysage vernaculaire. Traduit en français par Xavier Carrère, préface de Jean-Marc Besse et Gilles A. Tiberghien, Arles: Actes Sud.
- Roger, A. (1995). La théorie du paysage en France, Paris: Champ Vallon Seyssel.
- Schafer, R.M. (2010). Paysage sonore (le) le monde comme musique [The Soundscape, our sonic environment and the tuning of the world], Paris: Wildproject editions.
- Sennett, R. (2009). Urban disorder today. British journal of sociology, 60 (1): 57-58.

